## Pequeños monstruos

Una educación de normal firmeza debería bastar para evitar la forja de un niño tirano

JUAN BAS



onsideraba el humorista W. C Fields que alguien que detesta a los animales y a los niños no pue-de ser mala persona del todo. Centrémonos en los niños, en la sección de los abominables y monstruosos. En la novela de Martin Amis 'Campos de Londres' hay un niño memorable, sobre todo para sus padres, que no se lo pueden sacar de la cabeza ni un segundo. Se trata del peligroso Marmaduke (gran nombre), al que Amis describe como un niño de 18 meses extranamente fornido. El angelito grita a pleno pulmón con la constancia de las calamidades, duerme unos cinco minutos al día, tiene fijación con los cuchillos y muerde como un tiburón.

Marmaduke representa la monstruosidad infantil salvaje muy pasada de rosca: más frecuente es la del niño tirano. Dedicado a la celebración de la gula que es un buen bufet de desayuno en hotel, observaba los manejos de un espantoso niño de unos cinco años que estaba con tres mujeres en una mesa vecina. El monstruito tenía una inquietante mirada fija de serpiente, sin pestañeos. Se dio cuenta de que lo miraba y me hizo un firme duelo de ojos hasta que, atemorizado, me di por vencido. No callaba un segundo, habiaba alto, de manera tajante y exigia una perpetua atención, que su madre y su abuela le otorgaban con una presteza penosa. Pero la tercera mujer, a la que el pequeño tirano llamó tia Tere, era su reto. Se dirigia a ella y le ordenaba que fuera a traerle más cosas del bufet, pero tía Tere pasaba como de la peste. Esa actitud de negación de servidumbre, aunque la madre y la abuela criadas volaban a por sus caprichos, contrariaba al churumbel. Era probable que la irreductible tía Tere le malograba su jue-go de dominación, que solo es de pleno triunfo cuando el monstruo tiene éxito con todas las presas disponibles.

Una educación en términos de normal firmeza, sin necesidad de látigo, debería ser suficiente para evitar la forja de un niño tirano. El tono despótico con que se dirigía a su madre revelaba que el odioso crio estaba muy mal educado. Más difíciles son las cosas cuando un niño es malo, malo de verdad. Recuerdo a un viejo amigo que me dijo hace mucho que había llegado con duro pesar a la conclusión de que su hijo adolescente era una mala persona, que no eran veleidades de la difícil edad, y que temía que hiciera algo grave. Confesaba que comenzo a darse cuenta de una incipiente negrura cuando su hijo era pequeño y, al negarse a comer, le decia a su madre con expectante frialdad: «Llora, llora para que coma». Alguna vez me he preguntado qué habrá sido del hijo de mi amigo; si habrá hecho carrera en el crimen o en la política o en ambos.

## Mentira y buena política

EL BISTURÍ
SANTIAGO DELGADO FERNÁNDEZ

Prof. Titular de Ciencia Política y de la Administración Universidad de Granada

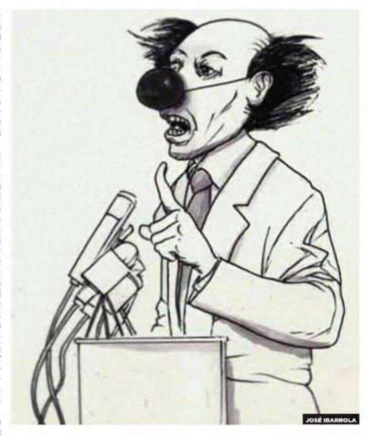
a política conjuga mal con la verdad. Eso al menos piensa hoy una buena parte de los ciudadanos de las democracias contemporáneas, incluso de las más avanzadas. Esta devastadora expresión de cinismo político es el resultado de la creencia de que estamos rodeados de mentiras. La misma resulta discutible pero razonable, sobre todo teniendo en cuenta la desusada virtud de desarrollar el hábito de la verdad entre nuestros responsables políticos.

La discusión en torno a la presencia de la mentira en politica no es nada nuevo. En la antigüedad clásica el ateniense Platón defendía que los gobernantes debían siempre guiarse por la verdad (filósofos-reyes), si bien dejaba abierta la puerta a la mentira noble (gennaion pseudos), una falsedad que los gobernantes pueden usar para preservar el orden y la unidad en el Estado, en nombre del bien común. En el Renacimien-to, Maguiavelo reivindico sin recato alguno el uso estratégico de la mentira en política por parte del gobernante si así lo exigia la consecución de los objetivos políticos; era la razón de Estado. Poco más de un siglo después. Thomas Hobbes sostenia que la verdad es relativa al lenguaje y al poder, de tal forma que el soberano se encarga de definir lo que es o no verdadero en la vida pública; otra forma de relativizar la verdad y de someterla al interés del cuerpo político para evitar el enfrentamiento civil

Luego el filósofo Nietzsche diria que la mentira y la ficción son inherentes al intelecto humano y fundamentales para la supervivencia del individuo y la formación de la sociedad. En estos términos, el mentiroso en general y el político en particular, será todo aquel que se sirve de las palabras «para hacer aparecer lo irreal como real», perpetrando cambios arbitrarios e incluso inversiones de los nombres para el logro de sus objetivos. Annah Arendt en su obra Ver-

dad y política diferenció entre la verdad factual (basada en hechos) y la verdad racional (filosófica), reflexionando sobre cómo ambas se ven amenazadas en la política moderna por la aparición indiscriminada de las mentiras. Estas

no solo ocultan hechos, sino que los destruyen, creando realidades paralelas. Para la teórica del totalitarismo, el relato de los hechos siempre ha de ser preservado como base de lo político. George Orwell sostuvo que el lenguaje puede ser manipulado para controlar el pensamiento (neolengua) de tal forma que determinadas mentiras institucio-



nales se puedan imponer como verdades, haciendo que la mentira no sea ya una mera ocultación de la verdad, sino que se convierta en su sustitutivo. Con su siempre alambicado lenguaje. Michel Foucault explicó que la verdad depende del poder; que toda producción de la verdad está irremediablemente ligada a regimenes políticos concretos. Popper, en La sociedad abierta y sus

La mentira en política

mina la confianza, la

transparencia y la

rendición de cuentas

como pilares esenciales en

una sociedad democrática

enemigos, advirtió que la mentira no es solo un defecto ético, sino también el fundamento epistemológico del totalitarismo. Para combatir esa situación, propuso una sociedad abierta donde la verdad, aun no estando garantizada.

deberia poderse buscar de forma colectiva. Más recientemente el filósofo esloveno Slavoj Žižek ha sostenido que la política no se límita a engañar al otro, sino que se entrelaza con la forma en que los sujetos creen, incluso cuando saben que «algo no cuadra». Esta postura es muy parecida a la que en su día defendiera Jean Baudrillard, para quien las mentiras, entendidas como simulación y simulacro, no encubren la verdad, sino que la sustituyen.

En definitiva, hoy el debate sobre la utilidad de la mentira política continúa, pero con un sentido propio: hoy hay consenso sobre la imposible concilia-ción entre la mentira política y la buena política. La mentira en política mina la confianza, la transparencia y la rendición de cuentas como pilares esenciales sobre los que se sostiene una sociedad democrática. Cuando los politicos mienten no solo persiguen engañar a sus votantes. También contribuyen a debilitar el vinculo ético que justifica su legitimidad. La buena politica exige responsabilidad, coherencia y servicio al bien común, todos ellos valores que se diluyen con la manipulación dedicada a ocultar la verdad.

No deberian olvidar quienes nos gobiernan, ni tampoco la ciudadania que nos dejamos gobernar, que el merito del político no consiste en «mentir bien». Como sugirió John Arbuthnot, este está en aceptar una doble evidencia: la verdad es casi siempre incómoda, pero también es el único espacio donde puede fortalecerse una democracia digna de este nombre.